
ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

1 

VIDA RELEVANTE I 
COMUNHÃO COM DEUS 

ESTUDO 791 

“O que vimos e ouvimos, isso vos anunciamos, para que também tenhais comunhão conosco;  
e a nossa comunhão é com o Pai e com seu Filho Jesus Cristo.” 

I João 1:3 
Estudo: 01 de janeiro de 2026 
Igreja: 14 de janeiro de 2026 

INTRODUÇÃO 

Glória a Deus por termos chegado a 2026. Chegar até aqui não é resultado de força pessoal, 
estratégia ou perseverança isolada; é fruto da graça do Senhor e da Sua fidelidade para conosco (Lm 
3:22–23). Caminhamos até aqui sustentados por Deus, em unidade, sob a liderança do nosso pastor, 
atravessando ciclos, enfrentando desafios e sendo continuamente chamados a ajustar o rumo. 

O início de um novo ano sempre nos coloca diante de avaliações inevitáveis. Pensamos no que deve 
permanecer, no que precisa ser deixado, no que exige correção e no que demanda avanço. 
Revisitamos decisões, redefinimos prioridades e, muitas vezes, buscamos uma vida mais 
organizada, mais frutífera e mais relevante. Mas há um risco silencioso nesse processo: tentar 
construir relevância sem revisitar o fundamento. 

É nesse ponto que este estudo começa. Antes de falarmos sobre fazer mais, produzir melhor ou 
avançar mais longe, precisamos falar de comunhão. Porque toda vida verdadeiramente relevante 
nasce, cresce e se sustenta a partir da comunhão com Deus. 

Com frequência, usamos a palavra comunhão de forma reduzida — como convivência, participação 
ou envolvimento em atividades espirituais. Mas a Escritura aponta para algo muito mais profundo. 
Comunhão não é apenas estar junto; é compartilhar a vida. Não é apenas colaborar; é alinhar 
desejos, afetos, direção e propósito. Comunhão é quando duas vontades passam a caminhar na 
mesma direção porque passaram a amar as mesmas coisas (1Jo 1:3). 

Para nos ajudar a compreender isso, pensemos numa imagem simples: Imagine dois homens que 
afirmam ter trabalhado no fundo de uma mina de carvão. Um deles está limpo; o outro está 
completamente coberto de pó. Ambos estiveram na mina — mas não da mesma forma. A diferença 
não está no local, mas no nível de entrega. A proximidade real deixa marcas. O envolvimento 
verdadeiro produz evidências. 

Essa imagem não existe para comparação entre pessoas nem para julgamento espiritual. Ela revela 
um princípio: quem apenas visita a mina sai quase intacto; quem vive ali sai transformado. Quanto 
mais fundo se desce, maior o custo — mas é ali que estão os diamantes. 

É exatamente isso que o apóstolo João afirma quando escreve: 

I Jo 1:3 
“O que vimos e ouvimos, isso vos anunciamos, para que também tenhais comunhão conosco; e a nossa 
comunhão é com o Pai e com seu Filho Jesus Cristo.”  

João não descreve uma fé de superfície. Ele fala de participação real na vida de Deus. A comunhão 
cristã não é apenas horizontal, entre pessoas; ela é, antes de tudo, vertical — participação na vida 
do Pai e do Filho, mediada pelo Espírito. Não se trata apenas de pessoas compartilhando 
experiências religiosas, mas de Deus compartilhando Sua própria vida conosco. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

2 

Por isso, a vida relevante não pode ser entendida como uma simples escalada espiritual, nem como 
acúmulo de experiências, funções ou resultados visíveis. A Escritura aponta para algo mais decisivo: 
uma mudança de domínio. 

Colossenses 1:13 
“Ele nos libertou do império das trevas e nos transportou para o Reino do Filho do seu amor.”  

A vida relevante não começa quando subimos; começa quando somos transportados. Não é apenas 
progresso; é transição. Não é só crescimento; é novo lugar de pertencimento. Passamos a viver não 
apenas neste mundo, mas a partir da realidade do Reino do Filho do Seu amor (Gl 2:20; Cl 1:27). 

Dessa forma, nossa relevância não está em representar Deus à distância, mas em viver como morada 
da Sua presença. Não observamos a obra de Deus de fora; somos envolvidos, responsabilizados e 
enviados por ela. Comunhão não é espectadorismo espiritual — é participação viva. 

É por isso que este estudo começa aqui. Vamos falar sobre comunhão e sobre os alicerces que a 
sustentam: amor, fé, obediência e paciência. Não como conceitos abstratos, mas como práticas que 
moldam uma vida que não apenas faz coisas para Deus, mas vive a partir de Deus, participando da 
Sua própria vida e respondendo, com entrega, ao tempo e ao propósito que Ele nos confiou. 

Este não é um chamado à comparação, nem um convite ao peso religioso. É um ajuste de rota. Um 
convite a descer à mina — não por ativismo, mas por amor. Porque é na comunhão que a vida deixa 
de ser apenas ocupada e passa a ser, de fato, relevante. 

Desfrute. 

 

UM POUCO SOBRE COMUNHÃO 

A atitude de quem vive em comunhão com Deus não espera constantemente por sinais para agir. 
Ele entende que ele mesmo é o sinal. Como templo do Espírito Santo (I Coríntios 6:19), carrega a 
presença de Deus e se torna, naquele tempo e lugar, o Emanuel — Deus conosco. Não apenas anuncia 
o Evangelho, mas o encarna no seu contexto, vivendo e realizando as obras que Deus lhe confiou 
(João 14:12). 

É justamente aqui que o diagnóstico apresentado por David Wells lança luz sobre a nossa realidade. 
Segundo sua análise, quando Deus se torna “leve” na experiência cristã, a comunhão deixa de ser 
vida compartilhada e passa a ser apenas referência religiosa. Deus continua sendo mencionado, mas 
já não pesa nas decisões, não governa prioridades e não define desejos. 

Quando Deus é leve, as pessoas entram na mina de carvão apenas com as mãos. Protegem a roupa, 
o rosto e o empenho. Reservam o coração e a identidade para outras atividades. O envolvimento 
com a obra de Deus torna-se parcial, calculado e funcional. Há participação, mas não entrega. Há 
serviço, mas não alinhamento. 

Nesse cenário, os resultados até podem parecer expressivos — às vezes bem-organizados, bem 
apresentados e amplamente divulgados —, mas são espiritualmente irrelevantes. Não porque falte 
esforço, mas porque existe uma dupla agenda. O empenho no trabalho de Jesus está condicionado 
ao retorno social, cultural ou, em alguns casos, empresarial. O Reino se torna um segmento entre 
outros, não o centro que reorganiza tudo. 

Essa postura revela algo profundo: não se vive como filho, mas como trabalhador. Há compromisso 
com os lucros, mas não com a herança. Há envolvimento com as tarefas, mas não participação na 
vida do Pai. Trabalha-se para Deus, mas não se vive a partir de Deus. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

3 

A comunhão verdadeira não permite essa fragmentação. Quem compartilha a vida de Deus não 
separa o que faz de quem é. Não entra e sai da mina conforme conveniência. Não preserva 
identidade para outros reinos. A comunhão exige inteireza, porque não é apenas cooperação com a 
obra, mas participação na própria vida do Pai e do Filho (I João 1:3). 

É por isso que precisamos falar dos pilares da comunhão. Antes de práticas, disciplinas ou 
resultados, precisamos reafirmar uma verdade essencial: Deus não nos salva apenas do pecado, mas 
para a comunhão consigo mesmo. A relevância da vida cristã nasce aqui — não na performance de 
um trabalhador, mas na identidade de um filho comprometido com a herança. 

 

ALICERCES DA COMUNHÃO 

Se a comunhão é relação de filhos, se o peso de Deus é real, e se a herança é o objetivo, então todo 
crente precisa compreender algo fundamental: a nossa herança não são coisas nem lugares — a 
nossa herança é o próprio Deus (Sl 73:25–26; Lm 3:24). A promessa do evangelho não é, em 
primeiro lugar, bênçãos, provisões ou até mesmo o céu como lugar. Tudo isso é consequência. A 
promessa central é Deus conosco, participando da Sua própria vida (I Jo 1:3; Jo 17:3). 

Por isso, o fim último da salvação não é apenas o que Deus concede, mas quem Deus é para aqueles 
que Ele chama (Ef 1:11–12; Ap 21:3). Dessa verdade nasce um princípio incontornável: se alguém 
não está satisfeito com a herança sendo Deus, não conseguirá construir comunhão para herdar 
Deus (Hb 11:6; Sl 16:5–6). 

Comunhão não se sustenta quando Deus é apenas meio para alcançar outros fins. Quando o coração 
busca Deus apenas pelo que Ele proporciona, a relação já está deslocada, pois o amor deixa de ser 
fim e passa a ser instrumento (Rm 1:21–25). A comunhão verdadeira nasce quando Deus é o próprio 
fim da vida, e não um recurso espiritual entre outros (Mt 6:33; Fp 3:8). 

É como a noiva que diz ao noivo: “Com você eu moro até debaixo da ponte.” Essa declaração não é 
romantismo ingênuo; é definição de prioridade. O valor do relacionamento não está no que o noivo 
oferece, mas no noivo em si (Ct 2:16; Jo 6:68). 

O essencial não é a casa, o conforto ou a segurança — é a presença. Da mesma forma, a comunhão 
com Deus só se constrói quando o coração encontra descanso n’Ele, e não apenas nos benefícios que 
d’Ele procedem (Sl 62:1–2; Mt 11:28–29). 

Antes de práticas, disciplinas ou resultados espirituais, existe esse alicerce: Deus é a herança do 
Seu povo, e tudo o mais se organiza a partir dessa realidade (Nm 18:20; I Pe 1:3–5). É sobre esse 
fundamento que os pilares da comunhão se erguem. Sem ele, a fé se reduz a esforço, obrigação ou 
desempenho. Com ele, a comunhão deixa de ser peso e passa a ser prazer, permanência e herança 
(I Jo 2:24–25). 

 

HORA DE ESTABELECER O PADRÃO 

Como combinamos desde o início, hoje não é dia de comparações nem de juízos. Hoje é dia de ajuste. 
Dia de afinar o barco, checar as amarras, erguer as velas e assumir atitude. Não uma atitude 
emocional, mas uma atitude de direção, de apontamento e de consciência das condições necessárias 
para chegar ao destino. 

É dia de apontar o porto. Ou, usando a outra imagem, de separar as ferramentas e decidir descer à 
mina. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

4 

Não estamos aqui para medir quem avançou mais ou quem ficou para trás. Estamos aqui para 
alinhar o rumo. Porque ninguém chega a lugar algum sem direção definida, e ninguém encontra 
diamantes apenas observando a entrada da mina. 

Por isso, a partir daqui ações são necessárias. Não como cobrança, mas como resposta. Não como 
ativismo, mas como expressão de comunhão. Essas ações não serão apenas determinadas; elas 
serão determinantes — determinam o rumo, o nível de envolvimento e o tipo de resultado que 
esperamos alcançar. 

Comunhão verdadeira sempre desemboca em atitude. E é nesse espírito que damos os próximos 
passos em caminho aos alicerces. 

 

ALICERCE DO AMOR — ÁGAPE 

O amor ágape é sacrificial. Ele não nasce da iniciativa humana, nasce da revelação de Deus. Por isso, 
se o amor é o princípio da comunhão e a base de todo o alicerce, precisamos começar pelo lugar 
certo: não aprendemos a amar a Deus falando sobre amor, aprendemos amando. Assim como não 
se aprende oração ouvindo pregações, aprende-se orando, não se aprende comunhão apenas 
ouvindo sobre Deus, aprende-se vivendo com Ele (I Jo 4:10,19). 

Uma das expressões mais simples — e mais profundas — do amor é conversar. Quem ama, fala. 
Quem ama, ouve. Quem ama, permanece. Onde não há conversa, o relacionamento esfria. Onde não 
há escuta, a comunhão se fragiliza. Por isso, a comunhão com Deus se manifesta, antes de tudo, em 
amor vivido, não em atividade religiosa ou discurso espiritual (Jr 29:13; Sl 62:1). 

Vivemos um tempo em que muitas expressões espirituais, religiosas e até litúrgicas estão 
desgastadas. Práticas que antes eram encontro passaram a ser vistas como peso. Para alguns, a 
oração se tornou algo mecânico, cansativo ou até sinal de fanatismo hipócrita. Mas o problema não 
está na oração; está na perda do relacionamento. Quando a comunhão se rompe, o que era vida vira 
obrigação, o que era conversa vira tarefa, o que era presença vira agenda (Ap 2:4–5). 

Isso não acontece apenas na fé. Muitos relacionamentos humanos passaram pelo mesmo processo. 
Casais deixaram a intimidade para depois, racionalizaram o básico, até que o essencial começou a 
parecer obsoleto. Mas o básico nunca deixa de ser essencial. Na comunhão com Deus é o mesmo. 
Quando o amor esfria, a prática pesa. Quando o relacionamento se restaura, a prática volta a ser 
natural. 

A Escritura nos mostra que tudo começa em Deus. Deus criou o mundo por amor, formou o homem 
por amor e caminhava com ele na viração do dia, por amor (Gn 1:26–27; Gn 3:8). Quando o pecado 
se tornou obstáculo, foi o próprio Deus quem decidiu removê-lo. Ele não exigiu que o homem 
subisse, não aguardou que resolvesse sua condição. Deus desceu primeiro (Rm 5:8). 

Por amor, entregou o Filho (Jo 3:16). Por amor, rasgou o véu (Mt 27:51; Hb 10:19–22). Por amor, 
estabeleceu a paz (Cl 1:20). Por amor, entrou na mina antes de nós. 

O amor ágape redefine a própria ideia de comunhão. Amar alguém é querer o bem dessa pessoa, 
desejar e agir pela sua alegria, sua honra, seu descanso. Quando amamos, nos movemos em favor 
do bem do outro. E isso levanta uma pergunta honesta: se amamos a Deus, queremos o bem de 
Deus? 

É claro que não podemos acrescentar nada ao Seu bem-estar. Deus é pleno, perfeito e completo em 
Si mesmo. Mas, como filhos amados, estamos chamados a nos alinhar com aquilo que alegra o 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

5 

coração do Pai. Amar a Deus é desejar o que Ele deseja, alegrar-se com o que Lhe agrada e 
entristecer-se com o que O entristece (Sl 37:4; Jo 8:29). 

Jesus foi claro ao tratar disso:  

João 14:15 
“Se me amais, guardareis os meus mandamentos.”  

Não porque Deus precise da nossa obediência, mas porque obedecer é caminhar na mesma direção 
do Seu amor. Não porque Ele careça de algo, mas porque filhos desejam viver em sintonia com o Pai. 
Amar a Deus não é usar Deus como meio; é habitar em Deus como herança (Sl 73:25–26). 

Por isso, a oração precisa ser resgatada do campo do peso e devolvida ao lugar da presença. Orar é 
conversar. É falar e ouvir. É permanecer. Onde há amor, a conversa não cansa. Onde há comunhão, 
a presença não pesa (Mt 11:28–29; Jo 15:9). 

Quando esse amor é restaurado, a oração deixa de ser dever religioso e volta a ser o que sempre foi: 
um encontro entre Pai e filhos. E é sobre esse amor — revelado, recebido e vivido — que a comunhão 
se sustenta e a vida começa a se tornar verdadeiramente relevante. 

 

O ALICERCE DA FÉ — PÍSTIS 

A palavra fé, no Novo Testamento, vem do grego pístis. Ela não descreve apenas acreditar que algo 
vai dar certo, mas confiar de tal forma que essa confiança sustenta a vida em movimento. Fé não é 
fuga da realidade; é permanência nela com os olhos ajustados. É confiança que não paralisa, mas 
orienta (Hb 11:1). 

Jesus nos oferece uma das declarações mais reveladoras sobre fé quando diz a Pedro: 

Lucas 22:31–32 (ARC) 
“Disse também o Senhor: Simão, Simão, eis que Satanás vos pediu para vos peneirar como trigo; Mas 
eu roguei por ti, para que a tua fé não desfaleça; e tu, quando te converteres, fortalece teus irmãos.”  

Note o que Jesus não disse. Ele não afirmou que impediria a peneira. Não prometeu retirar Pedro do 
processo. Não negociou as circunstâncias. Ele orou para que a fé não desfalecesse. Isso nos ensina 
algo decisivo: a fé não existe apenas para evitar crises, mas para nos sustentar dentro delas. 

A fé que nasce da comunhão aprende isso cedo. Ela entende que Deus nem sempre muda o cenário, 
mas nunca abandona a companhia. E muitas vezes, o que Deus está fazendo nas circunstâncias não 
é nos poupando do processo, mas nos formando por meio dele (I Pe 1:6–7). 

Por isso, viver pela fé não é esperar que Deus nos tire imediatamente da mina. É continuar 
trabalhando ali, confiando que Ele sabe o que está sendo produzido em nós enquanto o carvão ainda 
cobre as mãos. A fé segue retirando carvão acreditando que há diamantes, mesmo sem nunca tê-los 
visto. Não porque ignora a dureza do trabalho, mas porque confia em quem conhece o fim do 
processo (II Co 5:7). 

Essa fé tem um caráter profundamente escatológico. Ela vive o presente à luz do que Deus já 
prometeu para o fim. Ela traz o “ainda não” para o “já”, não antecipando resultados, mas antecipando 
postura. Ela age hoje como quem sabe que Deus já está no amanhã (Rm 8:24–25). 

A fé também nos ensina a interpretar as circunstâncias de outra forma. Em vez de perguntar apenas 
“por que isso está acontecendo comigo?”, ela aprende a perguntar “o que Deus quer revelar através de 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

6 

mim aqui?”. A fé desloca o centro da experiência: do livramento imediato para a manifestação do 
Reino (Jo 9:3). 

É assim que a fé orienta expectativas. Ela nos move de uma espiritualidade que busca apenas ser 
abençoada para uma vida que se dispõe a ser bênção. Não entra nos ambientes como quem apenas 
suporta a pressão, mas como quem carrega propósito. A fé nos faz entender que nossa presença em 
determinados contextos não é acidental, mas vocacional (Gn 12:2; Et 4:14). 

Essa fé também nos guarda quando Deus parece silencioso. Quando não há sinais novos, quando as 
respostas não chegam rápido, quando a peneira continua girando. A fé permanece porque confia 
que Jesus continua intercedendo, assim como fez por Pedro. Ela se sustenta, não em emoções, mas 
na fidelidade daquele que ora por nós (Hb 7:25; Is 50:10). 

No fim, a fé redefine o que significa viver uma vida relevante. Vida relevante não é experimentar 
algo extraordinário, mas tornar-se alguém confiável nas mãos de Deus. Não é evitar a peneira, mas 
sair dela com a fé intacta, o coração alinhado e a vida disponível. 

A fé não pergunta apenas o que Deus vai fazer por mim. Ela pergunta o que Deus quer fazer em mim 
— e através de mim — enquanto tudo isso acontece. 

E é essa fé, sustentada na comunhão, que nos mantém firmes até o fim do processo. 

 

O ALICERCE DA OBEDIÊNCIA — HYPAKOḖ 

A palavra obediência, no Novo Testamento, vem do grego hypakoḗ. Ela nasce da junção de hypó 
(debaixo) e akoúō (ouvir). Obedecer, nesse sentido, não é apenas cumprir uma ordem, mas ouvir a 
partir de baixo, ouvir com atenção que se inclina, ouvir de modo que a escuta já carrega em si a 
disposição de responder. Hypakoḗ não descreve submissão mecânica, mas escuta que se transforma 
em caminho. 

Por isso, a Escritura fala da obediência da fé (Romanos 1:5). Fé e obediência não são etapas 
separadas - são realidades sinérgicas. Onde há fé viva, há obediência em movimento, e só é possível 
obedecer de forma verdadeira em fé. A fé confia, a obediência responde. A fé discerne a voz, a 
obediência se levanta e caminha. 

Essa obediência, porém, não é neutra nem confortável. Ela frequentemente nos conduz por 
caminhos que não escolheríamos. A Bíblia não romantiza isso. Ela afirma algo ainda mais profundo: 
o próprio Cristo aprendeu a obediência pelas coisas que padeceu (Hebreus 5:8). Ainda que fosse Filho, 
Ele não obedeceu apenas quando a vontade do Pai coincidia com o Seu desejo humano. Ele obedeceu 
quando doeu. Obedeceu quando contrariou a inclinação natural. Obedeceu quando a obediência 
significou descer ao ponto mais baixo. 

Isso nos ensina que a obediência não é apenas concordar com Deus; é exercitar confiança quando 
discordar seria mais fácil. Existe uma obediência que flui naturalmente do que amamos e cremos, e 
existe outra — mais profunda — que nasce quando Deus toca exatamente no ponto que não 
escolheríamos. É essa obediência que revela maturidade espiritual. 

No Getsêmani, Jesus expressa com clareza esse conflito:  

Lucas 22:42 (ARC) 
 “Não se faça a minha vontade, mas a tua.”  



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

7 

Ali, a obediência não anulou o desejo, nem fingiu ausência de dor. Ela se estabeleceu apesar da dor. 
Foi ali que o amor e a fé sustentaram uma obediência que contrariava o querer imediato, mas 
honrava o propósito eterno. 

A obediência verdadeira, portanto, não é alienação, é consciência. Ela nos tira do automatismo 
espiritual, da fé abstrata, da vida fragmentada. Quem não obedece vive reagindo às circunstâncias. 
Quem obedece vive respondendo a Deus. A obediência nos devolve lucidez, porque nos recoloca no 
fluxo da comunhão (João 7:17). 

É aqui que a imagem da mina se impõe novamente. Obedecer é descer, mesmo sabendo que haverá 
poeira. É aceitar que o carvão vai sujar as mãos, o rosto e, muitas vezes, os planos. Obediência não 
é negar a poeira, é desprezar o medo dela. É continuar cavando não porque gostamos do processo, 
mas porque confiamos em quem conhece o que está sendo formado ali. 

Por isso, precisamos fazer uma pergunta honesta: “Onde temos crido a ponto de obedecer de 
verdade?” Não apenas onde obedecemos porque concordamos, mas onde obedecemos quando Deus 
interrompe nossos planos, redefine nossos sonhos ou desmonta expectativas legítimas para realizar 
algo mais profundo.  

Conhecemos muitos testemunhos de sonhos realizados por Deus — e louvamos por isso. Mas são 
poucos os que falam, com a mesma alegria, de quando Deus desfez seus sonhos para realizar algo 
maior, algo que eles não desejavam naquele momento, mas que os formou de maneira mais plena. 

Essa obediência não nasce do medo, mas do amor. Não se sustenta na pressão, mas na fé. Quem ama 
confia. Quem confia obedece. E quem obedece, mesmo contrariando a própria vontade, não perde 
liberdade — pelo contrário, a encontra.  

É o exercício do livre-arbítrio redimido, onde escolhemos caminhar com Deus, não porque tudo faz 
sentido, mas porque Ele faz sentido. 

Nesse lugar, a obediência deixa de ser peso e passa a ser voluntariado da comunhão. Não é coerção 
externa, é adesão interna. Não é submissão cega, é entrega lúcida. Não é perda de identidade, é 
formação de caráter. É ali que a fé se prova viva e o amor se mostra verdadeiro. 

Cristo obedeceu até o fim. E foi essa obediência que abriu caminho para muitos filhos (Hebreus 
2:10). 

Assim, a obediência se torna alicerce de uma vida relevante quando não apenas confirma nossos 
desejos, mas quando também nos conduz além deles. Quando nos leva a descer a mina, mesmo 
desprezando a poeira, confiantes de que Deus está trabalhando algo em nós — e através de nós — 
que só pode ser formado no fundo do caminho. 

 

ALICERCE DA PACIÊNCIA (VIDA DEVOCIONAL) — HYPOMONḖ 

Na Escritura, paciência não é sinônimo de lentidão, conformismo ou simples tolerância. A palavra 
do Novo Testamento é hypomonḗ, que significa permanecer debaixo, sustentar peso, continuar 
firme sem abandonar a posição. Trata-se de perseverança consciente, relacional e ativa. Não é 
apenas esperar que algo passe, mas permanecer fiel enquanto o processo acontece (Hb 10:36). 

Jesus elogia a igreja dizendo: 

Apocalipse 3:10 (ARC) 
“Guardaste a palavra da minha paciência”  



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

8 

Aqui Ele não está celebrando resignação religiosa, mas um povo que aprendeu a viver no ritmo de 
Cristo, que não abandonou a comunhão quando o tempo se alongou, quando as respostas não 
vieram rápido, quando a obra parecia invisível. E aqui precisamos corrigir uma expectativa: Jesus 
não vem buscar, em primeiro lugar, performances espirituais impressionantes. Ele vem buscar 
conhecidos, gente com quem Ele tem comunhão. Por isso Ele alerta que muitos apresentarão obras, 
mas ouvirão:  

Mateus 7:22–23 (ARC) 
“Nunca vos conheci.”  

Obras podem acontecer rápido. Comunhão só se constrói com o tempo. 

Só que paciência bíblica não é teoria. Ela tem exercício. Ela tem rotina. Ela tem disciplina. Ela tem 
decisão repetida. E é aqui que a vida devocional entra como expressão mais concreta da paciência. 
A vida devocional não é um evento, é uma constância. Não é um pico, é um hábito. Não é um dia 
inspirado, é um caminho sustentado (Sl 130:5–6; Lm 3:26). 

Então a pergunta deixa de ser apenas “Você crê que há diamantes nessa mina de carvão?” e passa a 
ser: “Como você está se obrigando a descer à mina?” Porque descer nem sempre é agradável. A poeira 
incomoda. O carvão suja. O corpo cansa. E, ainda assim, é ali que o caráter se forma e a comunhão 
amadurece. Paciência é isso: descer de novo amanhã, mesmo sabendo que vai sujar de novo. 

Por isso, a paciência precisa ser disciplinada. Onde está a sua picareta? Como você a tem afiado? Que 
parte da Palavra você tem retornado com constância até ela começar a cortar o coração, e não 
apenas informar a mente?  

A paciência não se mede pelo que sentimos, mas pelo que mantemos. Ela se revela quando 
continuamos orando mesmo sem clareza, lendo mesmo sem emoção nova, buscando a Deus mesmo 
sem aplausos, sem pressa e sem desistência (Tg 1:3–4). 

E a vida devocional também tem esse aspecto de “meta” diária. Não para transformar comunhão em 
produtividade, mas para impedir que a alma viva no improviso. Qual é a sua medida de “pedras” por 
dia? Qual é o seu compromisso mínimo com a presença de Deus? Não como quem negocia com o 
Senhor, mas como quem entende que relacionamento exige presença repetida. A paciência constrói 
comunhão porque ela volta ao mesmo lugar, todos os dias, com a mesma fidelidade. 

E quando termina o dia, como você “lava o uniforme” para usar amanhã? Como você trata o coração 
antes de dormir? Como encerra o dia diante de Deus para recomeçar com inteireza no dia seguinte? 
Porque a paciência não é só descer, é também preparar-se para descer de novo. É ajuste interno. É 
arrependimento quando necessário. É reordenação do coração. É manter o espírito pronto para a 
constância (Sl 40:1). 

Com o tempo, algo acontece - a poeira que antes parecia insuportável perde o poder de nos parar. 
Não porque banalizamos a santidade, mas porque amadurecemos na caminhada. O crente paciente 
entende que carvão faz parte do processo, e que não se entra na mina para preservar a aparência, 
mas para alcançar o que está no fundo. Ele já nem se espanta tanto com a sujeira do caminho, porque 
aprendeu que comunhão real sempre deixa marcas. 

Guardar a palavra da paciência de Cristo é isso: escolher caminhar com Ele até o fim, não correndo 
atrás de feitos espetaculares, mas construindo uma relação real, profunda e reconhecível. É ser 
encontrado fiel no ordinário. É ser conhecido no secreto.  

E essa constância — disciplinada, repetida, sustentada — é uma das expressões mais claras de uma 
vida verdadeiramente relevante. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

9 

CONCLUSÃO 

Chegando ao fim deste estudo, voltamos ao ponto de onde nunca deveríamos ter saído: a comunhão 
com Deus. Tudo o que foi dito — amor, fé, obediência e paciência — não são metas isoladas, nem 
disciplinas independentes. São expressões de uma mesma realidade: vida compartilhada com Deus. 

Aprendemos que vida relevante não começa no que fazemos para Deus, mas em quem caminhamos 
com Deus. A comunhão não é o prêmio reservado para o fim da jornada - ela é o presente dado logo 
no início. O maior dom da salvação não é o que Deus nos concede, mas o fato de Ele conceder-se a 
nós. Desde o começo, o prêmio é Deus — e esse prêmio não se esgota, apenas se aprofunda. 

Por isso, a caminhada cristã não é uma busca ansiosa por algo que ainda não temos, mas um 
aprendizado contínuo de viver a partir d’Aquele que já nos foi dado. A vontade de Deus, como Paulo 
descreve, é boa, agradável e perfeita (Rm 12:2). Boa, porque procede do Seu caráter. Agradável, 
porque transforma o coração ao longo do caminho. Perfeita, porque nos conduz exatamente ao lugar 
onde Ele deseja habitar conosco. 

E quanto mais caminhamos em comunhão, mais essa vontade deixa de ser apenas discernida e passa 
a ser experimentada. Não como algo imposto de fora, mas como algo desejado por dentro. Não como 
peso, mas como prazer. Não como obrigação, mas como resposta. 

A comunhão com Deus nos ensina que o fim último da vida cristã não é acumular experiências 
espirituais, dons ou realizações, mas conhecer e ser conhecido. Não se trata de chegar a um ponto 
final de maturidade, mas de crescer em relacionamento. É sempre mais d’Ele. Mais da Sua presença. 
Mais do Seu coração. Mais da Sua vida em nós. 

Assim, caminhamos sem ansiedade e sem teatro, porque o Senhor mesmo sela a esperança do Seu 
povo dizendo:  

Apocalipse 22:12 (ARC) 
“E eis que cedo venho, e o meu galardão está comigo, para dar a cada um segundo a sua obra.” 

O prêmio da comunhão já nos foi dado no início — e permanece, cada vez melhor, até o dia em que 
estaremos com Ele, sem véu.  

A jornada continua para uma Vida Relevante! 

Em Cristo, 
 

Pr. Willian Gutnik 
Los Angeles, CA 

Janeiro de 2026 

 

 
  



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

10 

BIBLIOGRAFIA 
Bíblia Sagrada 
Bíblia Sagrada – Almeida Revista e Corrigida (ARC). Sociedade Bíblica do Brasil. 
Teologia, Comunhão e Vida Cristã 
God in the Wasteland – David F. Wells. 
Diagnóstico central sobre a perda do “peso de Deus” na experiência cristã contemporânea. 
No Place for Truth – David F. Wells. 
Análise da fragmentação entre fé, cultura e verdade teológica. 
Communion with God – John Owen. 
Base clássica sobre comunhão com o Pai, o Filho e o Espírito Santo. 
The Knowledge of the Holy – A. W. Tozer. 
A centralidade do caráter de Deus na vida espiritual. 
The Pursuit of God – A. W. Tozer. 
Busca relacional por Deus, não utilitária. 
Knowing God – J. I. Packer. 
Conhecimento relacional de Deus versus informação religiosa. 
Life Together – Dietrich Bonhoeffer. 
Comunhão cristã como realidade espiritual concreta. 
The Cost of Discipleship – Dietrich Bonhoeffer. 
Graça custosa, obediência e discipulado. 
Espiritualidade, Disciplina e Perseverança 
Celebration of Discipline – Richard J. Foster. 
Disciplinas espirituais como meios de graça, não performance. 
Spiritual Disciplines for the Christian Life – Donald S. Whitney. 
Vida devocional como constância e perseverança. 
The Practice of the Presence of God – Brother Lawrence. 
Comunhão contínua no ordinário da vida.  



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

11 

APÊNDICE 
Pontos Relevantes Extraídos dos Subsídios 
1. Comunhão como participação na vida de Deus 

• Comunhão (koinōnía) não é apenas associação entre crentes, mas participação real na vida do Pai e do Filho (1Jo 1:3; 
Jo 17:3). 

• A vida cristã não começa na prática, mas na inclusão relacional em Deus. 
 
2. O “Deus leve” (David Wells) 

• Quando Deus perde peso: 
o Ele continua sendo mencionado, mas deixa de governar decisões. 
o A fé se torna funcional, não formativa. 
o O Reino vira um “segmento” da vida, não o eixo que reorganiza tudo. 

• Resultado: atividade sem comunhão, visibilidade sem herança. 
 
3. Comunhão não preserva identidade paralela 

• Quem vive comunhão: 
o Não entra e sai da “mina” conforme conveniência. 
o Não protege o coração para outros reinos. 
o Não vive com dupla agenda espiritual/social. 

• A comunhão exige inteireza, não eficiência. 
 
4. Amor (Ágape) como origem, não resposta 

• Amor não é reação humana; é revelação recebida (1Jo 4:10). 
• A oração deixa de ser peso quando volta a ser conversa. 
• Onde há amor, a prática espiritual se torna natural, não mecânica. 

 
5. Fé (Pístis) como confiança em ação 

• Fé sustenta a vida dentro do processo, não apenas fora dele. 
• Jesus não removeu a peneira de Pedro; preservou sua fé (Lc 22:31–32). 
• Fé relevante: 

o Não busca apenas livramento. 
o Aprende a ser instrumento de Deus no cenário. 
o Move a pessoa de “ser abençoada” para ser bênção. 

 
6. Obediência (Hypakoḗ) como escuta que responde 

• Obediência é ouvir de modo inclinado, com disposição de seguir. 
• Fé e obediência são sinérgicas (Rm 1:5). 
• Cristo aprendeu obediência no sofrimento (Hb 5:8). 
• A obediência mais profunda acontece quando Deus contraria sonhos legítimos para formar algo maior. 

 
7. Paciência (Hypomonḗ) como perseverança disciplinada 

• Paciência bíblica não é passiva; é permanência ativa sob peso. 
• Vida devocional é a expressão mais prática da paciência. 
• Comunhão se constrói no tempo, na repetição, no ordinário. 
• Jesus não vem buscar apenas obras, mas conhecidos (Mt 7:22–23). 

 
8. A metáfora da mina (síntese pedagógica) 

• Descer à mina = decisão diária. 
• Poeira = custo inevitável da comunhão real. 
• Diamantes = fruto invisível no processo, visível no tempo. 
• A paciência não evita a sujeira; vence o cansaço. 

 
9. Conclusão teológica dos subsídios 

• Deus não é meio para outro fim. 
• A herança do crente é o próprio Deus. 
• A comunhão não é o prêmio final; é o dom inicial. 
• A vida relevante é aquela que parte de Deus, permanece em Deus e retorna a Deus. 

 


	INTRODUÇÃO
	ALICERCES DA COMUNHÃO

	BIBLIOGRAFIA
	APÊNDICE
	Pontos Relevantes Extraídos dos Subsídios
	1. Comunhão como participação na vida de Deus
	2. O “Deus leve” (David Wells)
	3. Comunhão não preserva identidade paralela
	4. Amor (Ágape) como origem, não resposta
	5. Fé (Pístis) como confiança em ação
	6. Obediência (Hypakoḗ) como escuta que responde
	7. Paciência (Hypomonḗ) como perseverança disciplinada
	8. A metáfora da mina (síntese pedagógica)
	9. Conclusão teológica dos subsídios



