
ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

1 

 
VIDA RELEVANTE II 

COMUNHÃO COM JESUS 
ESTUDO 792 

“… o que vimos e ouvimos, isso vos anunciamos, para que também tenhais comunhão conosco; e a 
nossa comunhão é com o Pai e com seu Filho Jesus Cristo.” 

I João 1:3 
Estudo: 8 de janeiro 2026 
Igreja: 21 de janeiro 2026 
INTRODUÇÃO 

Neste mês de janeiro, o Espı́rito Santo nos conduz a uma pergunta essencial: O que realmente torna 
a nossa vida relevante para Deus? Não buscamos relevância diante das pessoas, nem 
reconhecimento humano ou resultados visıv́eis apenas, como aprendemos nas Primı́cias.  

Nosso desejo é agradar ao Senhor. E a Escritura nos ensina que agradar a Deus não começa no que 
fazemos para Ele, mas em andar com Ele em comunhão (I Jo 1:3). 

Ao longo deste mês, caminharemos por quatro dimensões fundamentais da comunhão cristã: com 
Deus Pai (estado na semana passada), com Jesus Cristo, e, nas próximas semanas, com o Espı́rito 
Santo e com os irmãos.  

Estes temas não competem entre si; eles se complementam e revelam a maturidade de uma fé viva, 
saudável e bı́blica. Em todos eles, uma mesma ação prática sedimenta a comunhão: uma vida 
devocional diária, intencional e constante. 

Hoje, ao estudarmos sobre a comunhão com Jesus. Não falaremos apenas em conhecer Jesus, mas 
em viver com Jesus. Existe uma diferença entre saber quem Ele é, e permanecer n’Ele (Jo 15:4).  

Existe uma diferença entre servi-Lo à distância e caminhar diariamente ao Seu lado. EÉ  possıv́el estar 
ocupado com muitas tarefas espirituais e, ainda assim, perder o essencial, a comunhão ı́ntima com 
Jesus. (Lc 10:38–42) 

Por isso, esta palavra nos convida a revisar prioridades, focos e escolhas. Ao tratar deste tema, 
consideraremos três fundamentos que sustentam a comunhão com Cristo: 

 • A graça que nos alcançou (Ef 2:8–9), 

 • A fé pela qual vivemos (Gl 2:20), 

 • A identidade que recebemos n’Ele (II Co 5:17), 

Que seguem acompanhados de um elemento indispensável: 

 • E a vida devocional diária, como atitude contı́nua que desenvolve, preserva e aprofunda 
essa comunhão (Sl 1:1–3; Mt 6:6) 

O nosso objetivo, ao final deste estudo, é muito claro: desejamos sair com um coração mais rendido 
a Cristo, uma vida devocional mais firme e escolhas mais alinhadas com a presença de Jesus em nós.  

Queremos que a nossa comunhão com Ele deixe de ser ocasional e se torne o centro da nossa vida 
diária. Porque, quando nós permanecemos em Cristo, a nossa vida se torna, de fato, relevante para 
Deus. 

Desfrute! 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

2 

Conectando-se ao Tema (definição) 

Comunhão traduz o termo grego koinonía (κοινωνιία) 1, que significa participação ativa, partilha de 
vida, associação ı́ntima e vı́nculo relacional contıńuo. No hebraico bıb́lico, a ideia se aproxima de 
ḥābar (חָבַר) 2, “unir; ligar-se; associar-se”.  

No Novo Testamento, comunhão não é mera proximidade espiritual, mas participação real na vida 
de Cristo, implicando identidade compartilhada, compromisso e permanência. Ter comunhão com 
Jesus é viver unido a Ele, participando de Sua vida, graça e missão, de modo contı́nuo e 
transformador (I Jo 1:3; Jo 15:4). 

 

FUNDAMENTOS DA COMUNHÃO COM JESUS 

1. A GRAÇA, QUE NOS ALCANÇOU 

A comunhão com Jesus sempre começa pela graça, nunca pelo esforço humano. Graça traduz o termo 
grego cháris (χαά ρις) 3, que expressa favor imerecido, iniciativa divina e ação salvadora de Deus em 
favor do ser humano. Isso significa que não fomos nós que nos aproximamos de Cristo, mas foi Ele 
quem nos alcançou primeiro. A comunhão não nasce do mérito; nasce da misericórdia revelada na 
cruz (Ef 2:8–9). 

Esse ponto é fundamental, porque sem a compreensão correta da graça, a comunhão se degenera 
em religião. Quando a graça é esquecida, a vida cristã passa a ser medida por desempenho, 
comparação e culpa. Paulo afirma que toda a vida cristã, do inı́cio ao fim, é sustentada pela graça. 
Não apenas fomos salvos por ela; continuamos vivendo por ela. 4 (Rm 5:1–2) 

Além disso, a graça não apenas nos perdoa; ela nos convida à permanência. Jesus não chamou os 
discı́pulos apenas para crerem n’Ele, mas para estarem com Ele (Mc 3:14). Essa permanência não é 
fruto de esforço humano, mas da graça que sustenta a comunhão diariamente. Quando essa verdade 
se perde, corremos o risco de substituir comunhão por ativismo espiritual, medindo nossa vida 
cristã por atividades e não por proximidade com Cristo. 5 (Jo 15:4–5). 

Assim, compreender a graça é essencial para uma comunhão saudável com Jesus. Quem vive pela 
graça se aproxima de Cristo com confiança, não com medo; com gratidão, não com barganha. A graça 
nos coloca aos pés do Senhor e nos mantém ali, conscientes de que tudo começa, continua e termina 
n’Ele. 

Observe a ação da Graça: 

1.1 - A graça que nos une a Cristo e não apenas nos perdoa. 

A graça não atua apenas no momento do perdão; ela estabelece união real com Cristo. Paulo afirma 
que Deus nos abençoou “em Cristo” com toda sorte de bênçãos espirituais (Ef 1:3), indicando que a 
vida cristã não acontece ao redor de Jesus, mas n’Ele. A comunhão, portanto, nasce dessa união: não 
apenas recebemos algo de Cristo, participamos da Sua vida. 

                                                 
1 Walter Bauer et al., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature, 3rd ed. (Chicago: University of Chicago 
Press, 2000), 552–553. 
2 Ludwig Koehler and Walter Baumgartner, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament, rev. ed. (Leiden: Brill, 2001), 287; Gordon D. 
Fee, Pauline Christology (Peabody, MA: Hendrickson, 2007), 391–393. 
3 Walter Bauer et al., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature, 3rd ed. (Chicago: University of Chicago 
Press, 2000), 1079–1081. 
4 John Stott, The Cross of Christ (Downers Grove, IL: IVP Academic, 2006), 154–158. 
5 Antonio Gilberto, Teologia Sistemática Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 2008), 355–358. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

3 

Essa união é apresentada no Novo Testamento como participação e pertencimento. Fomos “unidos 
ao Senhor” (I Co 6:17, 19 e 20), expressão que aponta para uma ligação profunda e contıńua. A graça 
nos tira da condição de distanciamento e nos insere em uma comunhão viva, em que Cristo se torna 
nossa referência, fonte e direção. Aqui, a comunhão deixa de ser episódica e passa a ser relacional e 
constante. 

Quando essa verdade é negligenciada, a fé tende a se reduzir a práticas externas. O cristão ora, serve 
e frequenta a igreja, mas vive como se estivesse separado de Cristo. A graça, porém, nos lembra que 
a comunhão não se sustenta no que fazemos para Jesus, mas no fato de que estamos unidos a Ele. 

1.2 - A graça que nos liberta da barganha espiritual. 

Um dos grandes perigos da vida cristã é transformar a comunhão com Jesus em barganha espiritual: 
fazemos, servimos, sacrificamos, esperando algo em troca. A graça, porém, nos liberta dessa lógica. 
O apóstolo Paulo afirma que tudo o que antes considerava lucro passou a ser perda “por causa da 
excelência do conhecimento de Cristo Jesus” (Fp 3:7–8) 6.  Aqui, comunhão não é meio para alcançar 
bênçãos - Cristo é o próprio tesouro. 

A graça corrige nossa motivação. Quando ela é compreendida, deixamos de nos aproximar de Jesus 
por interesse e passamos a buscá-Lo por quem Ele é. O desejo de “ganhar a Cristo”  7. (Fp 3:8–10) 
Revela assim uma relação marcada por rendição, não por negociação. A comunhão verdadeira nasce 
quando nada mais ocupa o lugar central no coração. Enquanto houver algo que valha mais do que 
estar com Cristo, a graça ainda não foi plenamente acolhida. 8 

Esse princıṕio confronta diretamente as distrações espirituais e existenciais. EÉ  possıv́el servir a 
Deus, frequentar a igreja e, ainda assim, perder o foco da presença.  

A graça nos chama de volta ao essencial: não buscamos Jesus pelo que Ele pode nos dar, mas porque 
fomos alcançados por Ele. 9 Quando isso acontece, o serviço deixa de ser peso, e a comunhão deixa 
de ser interesseira, tornando-se expressão de amor, gratidão e entrega total. 

1.3 - A graça que nos chama à presença antes do serviço 

A graça não apenas nos perdoa e nos liberta da barganha espiritual; ela também nos chama à 
presença antes do serviço. No episódio de Marta e Maria (Lc 10:38–42), Jesus não reprova o servir, 
mas reordena as prioridades do coração. Marta está ocupada em fazer algo para Jesus; Maria, porém, 
escolhe estar com Jesus. A resposta do Senhor revela que a comunhão precede a atividade: “uma só 
coisa é necessária”. 10 

Esse texto ensina que é possıv́el amar Jesus, recebê-Lo em casa e, ainda assim, estar distraı́do d’Ele. 
A graça confronta essa inversão ao nos lembrar que a comunhão não nasce do muito fazer, mas do 
permanecer aos pés do Senhor. Antes de qualquer serviço cristão legı́timo, existe um chamado à 
escuta, à atenção e à presença. Quando o serviço não flui da comunhão, ele gera ansiedade, 
comparação e peso espiritual. 11 

A graça, portanto, nos educa espiritualmente: ela nos convida a sentar, ouvir e aprender. EÉ  na 
presença de Jesus que o coração é alinhado, as motivações são purificadas e o serviço encontra 
sentido.  

                                                 
6 Gordon D. Fee, Paul’s Letter to the Philippians (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1995), 318–325. 
7 Luciano Subirá, Até que Nada Mais Importe (Campinas, SP: Orvalho.com, 2010), 21–34. 
8 Antonio Gilberto, Teologia Sistemática Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 2008), 355–358. 
9 Stanley M. Horton, A Doutrina Bíblica do Espírito Santo (Rio de Janeiro: CPAD, 1996), 41–43. 
10 Craig S. Keener, The Gospel of Luke: A Socio-Rhetorical Commentary (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2014), 312–314. 
11 Luciano Subirá, Até que Nada Mais Importe (Campinas, SP: Orvalho.com, 2010), 52–56. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

4 

- A igreja saudável é aquela que serve muito, mas serve a partir da presença e comunhão, e 
não em substituição a elas.  

A comunhão verdadeira nasce quando escolhemos, como Maria, a “boa parte”, certos de que essa 
jamais nos será tirada. 12 

- Assim, a graça nos guarda de uma espiritualidade instável, marcada por altos e baixos emocionais. 
Ela nos mantém na presença do Senhor não porque somos constantes, mas porque Ele é fiel. Essa 
compreensão prepara o coração para o próximo fundamento: viver a comunhão pela fé, confiando 
continuamente naquilo que Deus já estabeleceu em Cristo. 

- A graça nos colocou em Cristo; a fé nos mantém em Cristo.  

 
2. A FÉ, PELA QUAL VIVEMOS 

A comunhão com Jesus não é sustentada apenas pela graça que nos alcança, mas pela fé pela qual 
vivemos diariamente. No Novo Testamento, fé traduz o termo grego pístis (πιίστις) 13, que vai além 
de crença intelectual: envolve confiança, entrega e dependência contıńua. A fé é o meio pelo qual 
permanecemos em Cristo, não apenas no inı́cio da vida cristã, mas em todo o seu desenvolvimento 
14. Por isso, Paulo afirma: 

Gálatas 2:20 
“… O viver que agora tenho na carne, vivo pela fé no Filho de Deus…”  

Na Palavra do Senhor, fé não é sentimento momentâneo, mas postura relacional. Ela regula a 
maneira como nos aproximamos de Jesus, como interpretamos as circunstâncias e como 
perseveramos na comunhão mesmo em meio às lutas. Sem fé, a comunhão se fragiliza, pois 
passamos a depender do que vemos, sentimos ou controlamos. A fé nos mantém firmes quando a 
presença de Cristo não é percebida por nós, quando emocionalmente abalados. (II Co 5:7). 

- “Além disso, a fé protege a comunhão do legalismo e do ativismo religioso. Quando a fé é substituída 
por desempenho, a vida cristã se torna pesada e insegura. A fé verdadeira, porém, descansa na 
fidelidade de Cristo e não na constância humana." 

EÉ  por meio dela que permanecemos ligados ao Senhor, confiando que Aquele que iniciou a boa obra 
é fiel para completá-la (Fp 1:6). Assim, a comunhão com Jesus se mantém viva, estável e frutı́fera, 
mesmo em tempos de prova. 

- Assim, a fé não é um acessório da vida cristã, mas o princípio diário que governa a comunhão com 
Cristo. 

2.1 - A fé que nos mantém unidos a Cristo. 

A fé é o elo vivo que nos mantém unidos a Cristo no cotidiano da vida cristã 15. No texto base deste 
ponto 2, Paulo declara: 

Gálatas 2:20 
“… o viver que agora tenho na carne, vivo pela fé no Filho de Deus…”  

                                                 
12 Antonio Gilberto, Prática da Vida Cristã (Rio de Janeiro: CPAD, 2011), 97–101;  
13 Walter Bauer et al., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature, 3rd ed. (Chicago: University of Chicago 
Press, 2000), 818–820. 
14 Walter Bauer et al., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature, 3rd ed. (Chicago: University of Chicago 
Press, 2000), 818–820. 
15 Douglas J. Moo, Galatians (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2013), 178–181. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

5 

Isso indica que a comunhão com Jesus não se sustenta apenas por uma experiência passada, mas 
por uma dependência contı́nua. Fé, aqui, não é apenas crer em Cristo, mas permanecer confiando 
n’Ele, mesmo quando as circunstâncias não são favoráveis. 

Quando a fé enfraquece, a comunhão se torna instável, pois passamos a viver guiados pelo que 
vemos, sentimos ou controlamos, e não pela verdade da Palavra 16. O apóstolo Paulo exemplifica 
essa postura ao afirmar: 

II Coríntios 5:7 
“… andamos por fé e não por vista…” 

A fé sustenta a comunhão nos perıódos de silêncio e espera e na aparente ausência de respostas. 
Quando a vida cristã é guiada apenas pelo que se vê ou sente, a comunhão oscila; quando é guiada 
pela fé, ela se mantém estável. A fé não elimina dúvidas instantaneamente, mas decide confiar, 
apesar delas. 

A comunhão madura não depende de emoções constantes, mas de convicção perseverante.  

Viver pela fé significa confiar em Cristo para além das evidências visıv́eis. A Escritura define a fé 
como: 

Hebreus 11:1 
“A certeza das coisas que se esperam e a convicção de fatos que se não veem.” 

Essa definição não descreve negação da realidade, mas uma confiança que se ancora na fidelidade 
de Deus, e não nas circunstâncias imediatas.  

Assim, a fé cristã madura não exige sinais constantes para continuar caminhando. Ela se apoia no 
caráter de Cristo, na Sua Palavra e nas promessas já reveladas. Essa confiança perseverante guarda 
o coração do desânimo e prepara o discı́pulo para o próximo passo da fé: submeter escolhas e decisões 
à confiança no Senhor, mesmo quando isso exige renúncia e obediência. 

2.2 - A fé que vence as distrações e as circunstâncias. 

A fé que sustenta a comunhão com Jesus é também a fé que vence as distrações e interpreta 
corretamente as circunstâncias. Um dos maiores ataques à comunhão cristã não ocorre por meio do 
pecado explı́cito, mas por meio de distrações sutis que ocupam o lugar da presença.  

A fé madura nos capacita a discernir o que é urgente do que é essencial, mantendo Cristo no centro, 
mesmo em meio às demandas da vida. 

O apóstolo Paulo afirma que passou a considerar todas as coisas como perda: 

Filipenses 3:8 
“… por causa da excelência do conhecimento de Cristo… pela fé.”  

Essa declaração revela uma fé que não negocia prioridades.  

Quando a fé é enfraquecida, as circunstâncias passam a ditar o ritmo da vida espiritual; quando a fé 
está firme, é a comunhão com Cristo que orienta decisões, escolhas e agendas.  

- A fé não ignora as responsabilidades, mas impede que elas se tornem substitutas da 
COMUNHÃO. 

                                                 
16 Stanley M. Horton, Teologia Sistemática: Uma Perspectiva Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 1996), 532–534. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

6 

Esse princıṕio aparece de forma clara no relato de Marta e Maria. Marta permitiu que suas tarefas a 
distraı́sse da presença de Jesus, enquanto Maria, pela fé, escolhe permanecer aos pés do Senhor (Lc 
10:38–42).  

A fé, portanto, não é apenas crer que Jesus está presente, mas agir intencionalmente e 
conscientemente, dando a Ele prioridade absoluta.  

Quando vivemos pela fé, não somos governados pelo ativismo, pela ansiedade ou pela pressão das 
circunstâncias, mas pela convicção de que nada é mais necessário do que estar com Cristo, e d’Ele 
virá tudo de que precisamos. 17 Ela conduz a uma vida ordenada, coerente e perseverante, em que 
prioridades são revistas e decisões são tomadas com base na confiança de que obedecer a Cristo é 
sempre o melhor caminho, ainda que custe renúncia no presente. 

2.3 - A fé que persevera e sustenta a comunhão. 

A fé cristã não se manifesta apenas em momentos decisivos; ela se revela, sobretudo, na 
perseverança diária. A Escritura exorta: 

Hebreus 12:1–2 
“… corramos com perseverança a carreira que nos está proposta, olhando firmemente para Jesus…”  

Perseverar pela fé significa continuar caminhando com Cristo mesmo quando o entusiasmo diminui, 
quando as respostas tardam ou quando a comunhão exige constância e disciplina. 18 

Paulo afirma em Romanos 11:20 que “... é mediante a fé que permanecemos firmes”. A fé sustenta a 
comunhão nos perı́odos de cansaço espiritual, protegendo o coração contra o desânimo e a 
desistência. Sem perseverança, a fé se torna episódica; com perseverança, ela se transforma em 
estilo de vida, capaz de atravessar crises sem romper a relação com Cristo. 

Essa fé perseverante não se apoia na força humana, mas na fidelidade do Senhor. Por isso, Paulo 
declara estar “…plenamente certo de que aquele que começou boa obra… há de completá-la…”. (Fp 1:6) 

A fé que persevera descansa nessa certeza: Cristo sustenta aquilo que Ele mesmo iniciou. Assim, a 
comunhão não depende da constância do discı́pulo, mas da graça e fidelidade do Senhor, recebidas 
e vividas pela fé 19.  

Essa compreensão prepara o caminho para o próximo fundamento: a identidade que recebemos 
n’Ele, formada ao longo dessa caminhada perseverante. 

 
3. A IDENTIDADE QUE RECEBEMOS N’ELE 

Identidade refere-se ao conjunto integrado de caracterı́sticas que definem quem uma pessoa é, 
moldadas por pertencimento, relação cultura/história, valores, linguagem e práticas e/ou hábitos 
de vida. Ela não é apenas um rótulo, mas uma realidade construı́da e continuamente formada na 
relação com o outro e o contexto em que se vive. 20 

No contexto bı́blico é diferente:  

II Co 5:17 
“… Assim que, se alguém está em Cristo, nova criatura é: as coisas velhas já passaram; eis que tudo se 
fez novo. …” 
                                                 
17 Antonio Gilberto, Prática da Vida Cristã (Rio de Janeiro: CPAD, 2011), 115–118. 
18 Gordon D. Fee, Paul’s Letter to the Philippians (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1995), 320–324. 
19 Stanley M. Horton, Teologia Sistemática: Uma Perspectiva Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 1996), 533–536. 
20 Anthony Giddens, Modernity and Self-Identity (Stanford: Stanford University Press, 1991), 52–54. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

7 

Com esta base, “identidade” envolve:  

a. Origem - (De onde venho?) Refere-se à nova criação em Cristo. O crente não é mais definido 
por sua linhagem, etnia, cultura, etc., e/ou história de pecado, mas por seu novo ponto de partida 
no evento da redenção.  

b. Referência - (A quem pertenço?) Para Paulo, a identidade é estritamente relacional. 
Pertencer a Cristo como "Senhor" (Kyrios) é a marca distintiva do crente, substituindo qualquer 
outra lealdade anterior. 

c. Direção - (Para onde caminho?) Envolve a dimensão escatológica. A identidade cristã é 
orientada para o futuro, para a plena conformidade com a imagem de Cristo e o destino final com 
Deus, a vida eterna. 21 

Na vida cristã, identidade não é apenas uma condição espiritual declarada, nem uma posição 
espiritual abstrata, mas o resultado visıv́el e progressivo da comunhão com Jesus, que passa a 
moldar nossa forma de pensar, escolher, reagir e viver. Assim, aquilo que Cristo é, pela comunhão, 
deve refletir-se em quem nós somos. 22 

Isso é extraordinário, pois em Jesus Cristo não apenas somos salvos; passamos a refletir Sua vida 
em nós. Nossa comunhão contıńua com Ele produz uma identidade que não é estática, mas 
relacional e formativa.  

Assim como uma identidade cultural se constrói na relação com o território, a história e o meio 
social, a identidade cristã se constrói na relação diária com Cristo e Sua Palavra, na ação do Espı́rito 
Santo, no confronto com o mundo e na vivência comunitária entre os irmãos. 23 

Por isso, Paulo afirma que, estando em Cristo, “… tudo se fez novo…”. Essa novidade não é apenas 
interior; ela se manifesta externamente. Quando a identidade em Cristo não é compreendida dessa 
forma, a fé se fragmenta: o cristão crê corretamente, mas vive desconectado; confessa Cristo, mas 
reproduz valores que não refletem Sua vida. 

A identidade cristã saudável é aquela que traduz a comunhão em cultura espiritual, em valores 
visıv́eis e em um modo de viver coerente com Jesus. Não foi por acaso que, em Antioquia, os 
discı́pulos foram chamados de cristãos (At 11:26). 

A expressão grega christianos (Χριστιανοό ς) combina Christos (“Cristo, o Ungido”) com o sufixo 
latino - ianus, que indica “pertencente a” ou “do partido de”. Literalmente, significa “aquele que 
pertence a Cristo” 24. Era visıv́el a todos que aqueles homens e mulheres, pela comunhão diária com 
Jesus, refletiam Cristo em sua maneira de viver. 

3.1 A identidade que nasce da comunhão e do pertencimento a Cristo 

A identidade cristã nasce, antes de tudo, de uma pergunta fundamental: A quem eu pertenço? O 
apóstolo Pedro afirma que os que estão em Cristo são “geração eleita, sacerdócio real, nação santa, 
povo adquirido” (I Pe 2:9–10). Essa linguagem não descreve apenas privilégios espirituais, mas 
pertencimento relacional e identitário. Pela comunhão com Cristo, deixamos de ser definidos pelo 
que éramos e passamos a ser definidos pelo Senhor que nos chamou. 25 

                                                 
21 Gordon D. Fee, Pauline Christology (Peabody, MA: Hendrickson, 2007), 389–401. 
22 Antonio Gilberto, Teologia Sistemática Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 2008), 341–348. 
23 Stanley M. Horton, Teologia Sistemática: Uma Perspectiva Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 1996), 546–552. 
24 F. F. Bruce, The Book of the Acts (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1988), 229–231. 
25 Karen H. Jobes, 1 Peter (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2005), 155–161. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

8 

Pedro escreve a cristãos dispersos culturalmente, mostrando que a identidade deles não era 
determinada pelo território, pela etnia ou pela pressão social, mas pelo relacionamento com Cristo. 
A comunhão com Jesus os havia formado como “povo”, mesmo em meio à dispersão. Assim, 
identidade cristã não é isolamento individual, mas pertencer a Cristo e, n’Ele, pertencer a um corpo. 
26 

Paulo reforça essa ideia ao afirmar que Deus “nos transportou do império das trevas para o Reino do 
Filho do seu amor” (Cl 1:13). Identidade, portanto, envolve transferência de domı́nio: mudamos de 
referência, de autoridade e de direção. Já não somos moldados primariamente pelos valores do 
mundo, mas pelo Reino ao qual agora pertencemos. 

Essa identidade se aprofunda na comunhão contı́nua. Jesus afirma: 

João 10:27 
“... as minhas ovelhas ouvem a minha voz… e elas me seguem.” 

Aqui, identidade é relacional e formativa: ouvir, seguir e permanecer. A comunhão diária com Cristo 
forma uma identidade reconhecıv́el, estável e coerente, que nasce do pertencimento e se manifesta 
na maneira de viver.  27 

Assim, entramos em águas mais profundas: identidade cristã não é um rótulo religioso, mas uma vida 
moldada pela comunhão, em que Cristo define quem somos, a quem pertencemos e como vivemos.  

3.2 A identidade que redefine valores e escolhas 

Se a identidade cristã nasce do pertencimento a Cristo, ela se aprofunda quando passa a reordenar 
valores e orientar escolhas. Paulo testemunha esse deslocamento identitário ao afirmar que tudo o 
que antes considerava lucro passou a ser perda “por causa da excelência do conhecimento de Cristo 
Jesus” (Fp 3:7–8). Aqui, identidade não é apenas quem somos, mas redefine nossos valores. Nosso 
coração revela a identidade que vivemos. 

Essa reordenação não elimina responsabilidades, mas muda o eixo da vida. A comunhão verdadeira 
mostra que Cristo não é um meio para que alcancemos fins, mas Ele é nosso objetivo e desejo final. 
Quando isto acontece, Cristo se torna o valor supremo, escolhas práticas são transformadas: agenda, 
prioridades, uso do tempo, linguagem e relacionamentos. 28  A identidade em Cristo deixa de ser 
apenas confessional e passa a ser operacional. 

Esse processo é formativo e contı́nuo. Jesus ensina que onde está o tesouro, ali estará o coração (Mt 
6:21). Valores moldam desejos - desejos moldam decisões. Assim, a identidade cristã madura não se 
constrói por imposição externa, mas por convicção interna gerada pela comunhão. 29 Quando os 
valores são redefinidos, as escolhas se alinham; e quando as escolhas se alinham, a vida passa a 
refletir Cristo de modo coerente e visıv́el. 

Entramos, então, em águas ainda mais profundas: a identidade que recebemos n’Ele organiza a vida. 
Não vivemos mais reagindo às pressões culturais ou às urgências do momento, mas escolhendo a 
partir do Reino ao qual pertencemos. Essa identidade forma uma espiritualidade estável, capaz de 
dizer “não” ao que distrai e “sim” ao que preserva a comunhão com Jesus. 30 

3.3 A identidade que se manifesta como cultura cristã visível. 

                                                 
26 Antonio Gilberto, Teologia Sistemática Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 2008), 343–346. 
27 Craig S. Keener, The Gospel of John: A Commentary, vol. 1 (Peabody, MA: Hendrickson, 2003), 823–826. 
28 Luciano Subirá, Até que Nada Mais Importe (Campinas, SP: Orvalho.com, 2010) 
29 Antonio Gilberto, Prática da Vida Cristã (Rio de Janeiro: CPAD, 2011), 115–120. 
30 Stanley M. Horton, Teologia Sistemática: Uma Perspectiva Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 1996), 549–552. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

9 

A identidade que nasce da comunhão com Cristo e redefine valores não permanece apenas no plano 
interior - ela se manifesta externamente como uma cultura de vida cristã. Foi em Antioquia, “... que 
os discípulos foram, pela primeira vez, chamados cristãos” (At 11:26). Esse tı́tulo não surgiu por 
decreto, mas por percepção social: a maneira de viver daqueles homens e mulheres tornava Cristo 
visível. A identidade gerada pela comunhão havia se tornado reconhecível. 31 

A identidade cristã, portanto, não era apenas confessada - era observável. Isso revela que a 
comunhão com Jesus produz hábitos, linguagem, prioridades e relações que formam uma cultura 
distinta. Onde há comunhão real, há um modo de viver que reflete o caráter de Cristo no cotidiano. 
32 

Esse princıṕio também aparece no contraste entre Marta e Maria (Lc 10:38–42). Marta expressa 
uma cultura marcada pelo ativismo e pela ansiedade. Maria expressa uma cultura da presença e da 
escuta. A identidade moldada pela comunhão escolhe a “boa parte” e organiza a vida a partir da 
presença antes da performance. Assim, a identidade cristã saudável não rejeita o serviço, mas 
subordina o fazer ao ser e o ser à comunhão. 

Quando essa identidade se consolida, o cristão passa a comunicar o Evangelho não apenas pelo 
discurso, mas pelo testemunho visıv́el. Valores do Reino tornam-se práticas cotidianas e a fé torna-
se estilo de vida. EÉ  assim que a identidade em Cristo cumpre seu propósito: tornar Cristo visível no 
mundo, por meio de uma comunidade cuja cultura foi formada pela comunhão com Jesus. 

 

4. VIDA DEVOCIONAL DIÁRIA: A ATITUDE QUE DESENVOLVE, PRESERVA E APROFUNDA A 
COMUNHÃO 

Se a graça nos alcança, a fé nos mantém e a identidade se forma, a vida devocional diária é a atitude 
indispensável que sustenta, aprofunda e preserva a comunhão com Jesus. Ela não é um elemento 
opcional da espiritualidade cristã, mas o ambiente onde a comunhão acontece e amadurece. Jesus 
ensina: 

Mateus 6:6 
“Entra no teu quarto, fecha a porta e ora a teu Pai.”  

Essa orientação revela que a comunhão exige intencionalidade, disciplina e constância. 33 

A vida devocional não é mera prática religiosa, mas relacionamento cultivado. O salmista declara 
que “o justo é como árvore plantada junto a ribeiros de águas, que dá o seu fruto no tempo certo” (Sl 
1:1–3). A imagem não descreve um encontro ocasional, mas permanência. A comunhão com Jesus 
se fortalece quando criamos espaço diário para ouvir Sua Palavra, falar com Ele em oração e permitir 
que o Espı́rito Santo nos forme interiormente. 34 

Os materiais de apoio reforçam que muitas crises espirituais não começam no pecado visıv́el, mas 
no abandono progressivo da vida devocional. Quando o tempo com Deus é substituıd́o por 
atividades, distrações ou até pelo próprio serviço cristão, a comunhão enfraquece. A vida devocional 
diária protege o coração contra esse esvaziamento espiritual, mantendo Cristo no centro das 
decisões. 

                                                 
31 F. F. Bruce, The Book of the Acts (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1988), 229–231. 
32 Stanley M. Horton, Teologia Sistemática: Uma Perspectiva Pentecostal (Rio de Janeiro: CPAD, 1996), 548–552. 
33 Craig S. Keener, The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical Commentary (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2009), 214–216. 
34 Walter Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith (Minneapolis: Fortress Press, 1995), 35–38; Antonio Gilberto, Prática da Vida Cristã (Rio de 
Janeiro: CPAD, 2011), 87–92. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

10 

- “A nossa vida devocional sustenta todos os fundamentos citados acima. É nela que a graça é 
relembrada e celebrada, a fé é fortalecida e a identidade é reafirmada. Sem devoção diária, a 
graça pode ser esquecida, a fé pode oscilar e nossa identidade em Cristo pode se diluir.” 

Com devoção diária, a comunhão se torna estilo de vida, e não apenas experiência esporádica. Assim, 
a vida devocional diária não é um fim em si mesma, mas o meio pelo qual permanecemos em Cristo 
e frutificamos para a glória de Deus com o auxı́lio do Espıŕito Santo (Jo 15ss.).  

4.1 Desenvolvendo uma vida devocional diária e constistente. 

A vida devocional diária não se sustenta por improviso, mas por princı́pios espirituais claramente 
revelados nas Escrituras. A Bı́blia nos mostra, por meio de exemplos concretos, como homens e 
mulheres de Deus cultivaram uma comunhão constante, profunda e transformadora com o Senhor. 

a. Estabelecer um tempo fixo e intencional com Deus. 

A consistência da vida devocional começa com decisão e intencionalidade. O próprio Jesus nos 
deixou esse exemplo: 

Marcos 1:35 
“E, levantando-se de manhã muito cedo, estando ainda escuro, saiu, e foi para um lugar deserto, e ali 
orava.” 

A comunhão não era algo eventual na vida de Jesus, mas parte de Seu ritmo diário. 

Definir um tempo especı́fico para estar com Deus, ainda que simples, cria constância espiritual. A 
regularidade forma o coração mais do que encontros longos e esporádicos. Uma devoção curta, mas 
diária, sustenta mais a comunhão do que momentos intensos, porém irregulares. 

b. Integrar a Palavra e a oração de forma relacional. 

Uma vida devocional saudável integra leitura da Palavra e oração, pois é nesse movimento que o 
relacionamento se aprofunda. O Senhor orientou Josué: 

Josué 1:8 
“… não se aparte da tua boca o livro desta lei; antes, medita nele dia e noite…”  

A meditação bı́blica conduz à obediência e à transformação interior. Quando essas duas práticas 
caminham juntas, a devoção deixa de ser mecânica e se torna relacional. A Escritura é lida não 
apenas para informar, mas para formar o coração segundo a vontade do Senhor. Não nos referimos 
aqui ao estudo e à pesquisa relacionados às ministrações para as quais você esteja se preparando, 
mas sim, ao seu encontro diário com o alimento e sustento da sua alma e seu momento de encontro 
ı́ntimo com Jesus e Sua Palavra. Insistimos - aplique-se nisto. 

c. Proteger o tempo devocional das distrações. 

Grande parte da fragilidade devocional não nasce da falta de tempo, mas da falta de qualidade deste,  
causada pelo excesso de distrações. Jesus ensinou claramente: 

Mateus 6:6 
“…entra no teu quarto e, fechada a porta, ora a teu Pai…”  

O ensino aponta para separação intencional, foco e prioridade. Proteger o tempo devocional é 
também um ato de batalha espiritual. Aquilo que não é guardado com zelo acaba sendo substituı́do 
por tarefas cotidianas, pela ociosidade, por urgências (que, em 99%, não são legítimas) e até pelo 
próprio serviço cristão. Separar um ambiente e silenciar as distrações é reconhecer, na prática, que 
a comunhão com Jesus ocupa o lugar central em sua vida. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

11 

d. Praticar o devocional como estilo de vida, não apenas como ritual. 

A vida devocional não se limita a um momento isolado - ela se estende ao longo do dia como estilo 
de vida diante de Deus. Isaque nos oferece um exemplo precioso:  

Gênesis 24:63 
“Isaque saíra a meditar no campo, à tarde...”  

O texto revela uma prática regular, integrada ao cotidiano. 

Essa espiritualidade constante forma um coração sensıv́el à presença de Deus. Pequenas orações, 
vigilância interior, gratidão e meditação mantêm a comunhão viva ao longo do dia. Assim, a devoção 
deixa de ser apenas um ritual e se torna um hábito espiritual, de quem vive realmente na presença 
do Senhor. 

e. Caminhar em comunhão. 

A vida devocional também é fortalecida na comunhão com outros irmãos. Em Filipos, Paulo e seus 
companheiros “foram, no dia de sábado, a um lugar onde se costumava fazer oração” (At 16:13). Ali 
encontraram Lı́dia, e daquele encontro nasceu comunhão, conversão e igreja. 

A espiritualidade bı́blica não é isolada. Compartilhar a caminhada e aprender em comunidade ajuda 
a perseverar na fé e também assume um caráter evangelı́stico e de assistência espiritual, 
especialmente em tempos de cansaço, crises e lutas que alguém possa estar enfrentando.  

A comunhão com os irmãos sustenta e fortalece a constância da comunhão com Deus, e temos, em 
nosso Ministério, uma ferramenta extraordinária para isto, a Família Cristã. Se você ainda não 
desfrutar das benesses deste programa da Igreja, procure hoje mesmo seu pastor local ou o lı́der do 
departamento do qual você faz parte e comece seu ano, enriquecendo a sua vida e famı́lia com mais 
Palavra e a presença do Senhor. 

Em sı́ntese - uma vida devocional diária consistente não nasce da obrigação, mas da consciência de 
pertencimento. Quem compreende a graça, vive pela fé e tem sua identidade firmada em Cristo 
deseja naturalmente estar com o Senhor.  

As práticas devocionais não criam a comunhão - elas preservam, aprofundam e sustentam a 
comunhão que já recebemos em Jesus. 

 

CONCLUSÃO 

Ao longo desta palavra, fomos conduzidos ao CONHECIMENTO, e aprendemos que ser relevantes 
para Deus é viver em comunhão com Jesus.  

Não falamos de uma comunhão superficial, ocasional ou apenas emocional, mas de uma relação viva, 
contı́nua e formativa.  

A graça nos alcançou quando não podı́amos nos salvar e a fé nos mantém firmes independentemente 
das circunstâncias; a identidade em Cristo redefine quem somos e a vida devocional diária sustenta 
tudo isso no cotidiano da vida cristã. 

A comunhão com Jesus não é um acréscimo à vida cristã, ela é o seu centro. Quando essa comunhão 
é preservada, toda a vida se organiza corretamente. Quando ela é negligenciada, mesmo boas 
atividades espirituais perdem o sentido.  



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

12 

Por isso, ser relevante para Deus não começa no que fazemos para Ele, mas em quem nos tornamos 
n’Ele. A verdadeira relevância espiritual é refletir Cristo de forma visıv́el, coerente e perseverante 
no dia a dia. 

Diante disso, somos chamados não apenas a compreender, mas a responder a essa palavra com 
atitudes concretas. 

 

AÇÕES PRÁTICAS 

1. Reorganize suas prioridades a partir da comunhão com Jesus 

A comunhão com Cristo nos chama a rever o que ocupa o centro da nossa agenda e do nosso coração. 
Assim como Maria escolheu a “boa parte”, somos convidados a colocar a presença de Jesus antes das 
urgências e do ativismo religioso. Isso implica em tomar decisões práticas: reorganizar horários, 
reduzir distrações e proteger o tempo com o Senhor Jesus. Uma vida relevante para Deus começa 
quando a presença precede a performance. 

Reflita: O que hoje compete com o meu tempo diário com Jesus? 

2. Viver diariamente a identidade que recebemos em Cristo 

A comunhão com Jesus forma uma identidade visıv́el. Somos chamados a viver como aqueles que 
pertencem a Cristo, refletindo Seus valores em palavras, atitudes e escolhas. Isso significa dizer 
“não” ao que não expressa o Reino, e “sim” ao que revela o caráter de Cristo em nós. Quando nossa 
identidade está clara, nossas decisões se alinham e nossa fé se torna coerente e reconhecıv́el. 

Reflita: Minhas escolhas diárias refletem quem eu sou em Cristo? 

3. Sustente a comunhão por meio de uma vida devocional diária consistente. 

Nenhuma comunhão permanece saudável sem cuidado contı́nuo. A vida devocional diária, a Palavra, 
a oração e a meditação são resultado da comunhão ativa e o meio pelo qual permanecemos em 
Cristo.  

Não se trata de perfeição, mas de constância. Mesmo em dias difıćeis, escolhemos estar com o 
Senhor, porque entendemos que é na presença d’Ele que somos renovados, corrigidos e fortalecidos. 

Reflita: Que passo concreto posso dar hoje para tornar minha vida devocional mais constante? 

Que o Senhor nos conduza a um lugar mais profundo de comunhão com o Senhor Jesus, onde a graça 
nos sustente, a fé nos firme, a identidade nos forme e a devoção nos preserve. E que, ao vivermos 
assim, nossa vida se torne, de fato, relevante para Deus, não apenas pelo que fazemos, mas por quem 
refletimos: Jesus Cristo, nosso amado Senhor e Salvador. 

God bless you, and your Family! 

E não se esqueça: “O Senhor Jesus Cristo se importa com você!” 

Pr. Francis Brito 
ADBelém - London – UK 

Janeiro de 2026 

BIBLIOGRAFIA 
Bauer, Walter, Frederick W. Danker, William F. Arndt, and F. Wilbur Gingrich. 2000. A Greek-English Lexicon of the New Testament 
and Other Early Christian Literature. 3rd ed. Chicago: University of Chicago Press. 
Bruce, F. F. 1988. The Book of the Acts. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 
Brueggemann, Walter. 1995. The Psalms and the Life of Faith. Minneapolis: Fortress Press. 



ASSEMBLEIA DE DEUS MINISTÉRIO DO BELÉM 
4000 N. FEDERAL HWY. LIGHTHOUSE POINT, FL 33064 

954.782.0430   WWW.ADBELEM.ORG 

13 

Fee, Gordon D. 2007. Pauline Christology: An Exegetical-Theological Study. Peabody, MA: Hendrickson. 
Fee, Gordon D. 1995. Paul’s Letter to the Philippians. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 
Giddens, Anthony. 1991. Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age. Stanford, CA: Stanford University Press. 
Gilberto, Antonio. 2008. Teologia Sistemática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD. 
Gilberto, Antonio. 2011. Prática da Vida Cristã. Rio de Janeiro: CPAD. 
Harris, Murray J. 2005. The Second Epistle to the Corinthians. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 
Horton, Stanley M. 1996a. A Doutrina Bı́blica do Espı́rito Santo. Rio de Janeiro: CPAD. 
Horton, Stanley M. 1996b. Teologia Sistemática: Uma Perspectiva Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD. 
Jobes, Karen H. 2005. 1 Peter. Grand Rapids, MI: Baker Academic. 
Keener, Craig S. 2003. The Gospel of John: A Commentary. Vol. 1. Peabody, MA: Hendrickson. 
Keener, Craig S. 2009. The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical Commentary. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 
Keener, Craig S. 2014. The Gospel of Luke: A Socio-Rhetorical Commentary. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 
Koehler, Ludwig, and Walter Baumgartner. 2001. The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament. Rev. ed. Leiden: Brill. 
Moo, Douglas J. 2013. Galatians. Grand Rapids, MI: Baker Academic. 
Stott, John, The Cross of Christ. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2006 
Subirá, Luciano. 2010. Até que Nada Mais Importe. Campinas, SP: Orvalho.com. 
Comunhão com Jesus – Carta aos Gálatas. Material didático interno. 
Pregação sobre Marta e Maria: A Melhor Parte. 
 


